
CRISAFULLI DIEGO - 1 
 

La virtud de la religión en la vida consagrada según Santo Tomás 

Introducción 

Nos encontramos desarrollando la XLIX SEMANA TOMISTA, sobre La fidelidad 

al tomismo y a la Verdadera Religión. Ofrezco el aporte de una sencilla vinculación de 

ese tema central con la vida consagrada1. 

San Juan Pablo II, en la carta magna sobre la vida consagrada, escribe: “Siguiendo 

a Santo Tomás, se puede comprender la identidad de la persona consagrada a partir de la 

totalidad de su entrega, equiparable a un auténtico holocausto”2. 

En efecto, la consagración religiosa es una consagración total, diversa de otras 

consagraciones, por la cual se dona la vida entera3, hace que el hombre entregue a Dios 

todo (los bienes exteriores, el derecho a formar una familia, la voluntad) por los votos. 

No le queda nada. Todo lo entrega como holocausto por amor, según la enseñanza de 

Santo Tomás de Aquino: “La religión es cierta virtud por la cual alguien entrega algo para 

el servicio y culto de Dios. Y por esto son llamados por antonomasia religiosos aquellos 

que se dedican totalmente al servicio divino, como ofreciendo a Dios un holocausto”4. 

1 La nocióon de religioso y la virtud de religión 

La noción de religioso surge de la consideración acerca de la virtud de la religión, 

que puede tener etimológicamente tres orígenes posibles: releer, reelegir, o religar. Dice 

Santo Tomás: 

 “Sea que religión se nombre así a partir de la frecuente lectura, o de la elección 

reiterada de aquello que se perdió negligentemente, o de la religación, la religión 

propiamente implica el orden hacia Dios. En efecto, Él es al cual debemos principalmente 

ligarnos, como a principio indeficiente; al cual asimismo debe dirigirse asiduamente 

 
1 Cabe aclarar que, en el presente trabajo, al utilizar las expresiones vida consagrada, vida religiosa, 
consagrados, religiosos y otras similares tomo siempre como punto de referencia la vida religiosa 
propiamente dicha. Los principios aquí desarrollados se pueden aplicar a las demás formas de consagración 
mutatis mutandis. 
2 JUAN PABLO II, Exh. Ap. Vita consecrata (en adelante VC), 17. 
3 Cf. CONCILIO VATICANO II, Dec. Perfectae caritatis (en adelante PC), 1. 
4 S. Th., II-II, 186, 1. 



CRISAFULLI DIEGO - 2 
 

nuestra elección, como a fin último; y también a quien hemos perdido negligentemente 

con el pecado, y al cual debemos recuperar creyendo y manifestando la fe”5. 

La religión es una virtud moral, parte de la justicia, que inclina al hombre a dar a 

Dios el respeto, el honor y el culto debidos como primer principio de la creación y 

gobierno de todas las cosas. 

En la vida moral de la persona cristiana, las virtudes teologales son el alma de la 

virtud de la religión. Su raíz ya no es meramente natural, sino sobrenatural: la fe, la 

esperanza y la caridad son, en el cristiano, la causa de los actos propios de la religión: 

“Las virtudes teologales pueden imperar a la virtud de la religión, cuyos actos se ordenan 

a Dios. He aquí por qué San Agustín dice que a Dios se le da culto con la fe, la esperanza 

y la caridad”6. En efecto, el culto a Dios presupone que creemos en Dios, Uno y Trino, 

principio y fin de todas las cosas, que tenemos la esperanza de que Él acepta nuestros 

dones, y que nuestra voluntad está conformada a la suya por la caridad. 

Es de notar que se da un influjo recíproco entre la religión y las virtudes teologales. 

Así, la devoción es causada por la caridad, pues por amor se dispone uno a servir con 

prontitud a Dios; pero también la caridad se nutre de la devoción, al igual que toda amistad 

se conserva y crece por el intercambio de muestras de afecto y por la meditación7.  

La virtud de religión tiene una función ordenadora y unificadora de toda la 

existencia. Aunque la virtud de religión tiene unos actos específicos, abarca en realidad 

la vida entera de la persona, pues todas las acciones, por el hecho de ser realizadas para 

la gloria de Dios, pertenecen a esta virtud, en cuanto son imperadas por ella. Por esta 

razón, puede decirse que la religión tiene la preeminencia entre todas las virtudes 

morales8. 

Santo Tomás, en la Suma Teológica, hablando acerca de la virtud de religión, hace 

suya la expresión de San Agustín, y afirma que la religión es la virtud que nos liga a un 

 
5 S. Th., II-II, 81, 1. 
6 S. Th., II-II, 81, 5. 
7 Cf. S. Th., II-II, 82, 2, ad 2. 
8 Cf. S. Th., II-II, 81, 6. 



CRISAFULLI DIEGO - 3 
 

Dios único y omnipotente, por lo que implica propiamente un orden a Dios9. Este 

ordenamiento a Dios por medio de la virtud de la religión no ha de ser meramente 

accidental, sino más bien esencial para la vida religiosa pues determina y configura toda 

la persona del consagrado, en su mismo ser y en su obrar. 

La virtud de religión no puede ser considerada, por tanto, como una virtud más 

entre otras, pues debe animar y configurar toda la vida del cristiano: “Ya comáis, ya 

bebáis, o hagáis cualquier otra cosa, hacedlo todo para gloria de Dios” (1 Co 10, 31; cf. 

Col 3, 17). Así como la caridad convierte la vida moral en amorosa donación a Dios, la 

virtud de religión le confiere el carácter cultual, la convierte en culto a Dios. 

2 Profesión religiosa y virtud de religión 

Por la profesión religiosa “la virtud de la religión se convierte en el religioso en 

una especie de virtud profesional, por la que toda su vida está dedicada al culto divino”10. 

Entre los actos exteriores de la religión, suelen señalarse los siguientes: la 

adoración, el sacrificio, el voto, las promesas11 y el juramento12. 

Los actos de la virtud de religión tienen su máxima expresión en el sacrificio. El 

sacrificio es la ofrenda interior y voluntaria de la criatura al Creador, expresada en la 

destrucción absoluta o parcial, real o equivalente de un ser sensible por el ministro 

legítimo, en reconocimiento de la Realeza divina. Lo específico es honrar a Dios por su 

infinita excelencia; “alabar, hacer reverencia y servir”13 a Dios como “eterno Señor de 

todas las cosas”14, a quien se le debe el culto en grado máximo llamado latría o adoración. 

La adoración halla su expresión más solmene en el sacrificio, pues allí se realiza la 

donación externa, pública y ritual, como signo auténtico del dominio absoluto de Dios y 

de la sujeción amorosa de la criatura. 

 
9 Cf. S. Th., II-II, 81, 1. 
10 ROYO MARÍN, A., La Vida Religiosa, op. cit., 189. 
11 Cf. Catecismo de la Iglesia Católica, 2101-2103. 
12 Cf. Ibid., 2150-2155. 
13 SAN IGNACIO DE LOYOLA, Ejercicios Espirituales, 23, Ediciones Cristo Rey, Rosario, 1977, 25. 
14 Ibid., 98, 64. 



CRISAFULLI DIEGO - 4 
 

Dice el Catecismo de la Iglesia Católica que “el sacrificio exterior, para ser 

auténtico, debe ser expresión del sacrificio espiritual. ‘Mi sacrificio es un espíritu 

contrito...’ (Sal 51, 19). Los profetas de la Antigua Alianza denunciaron con frecuencia 

los sacrificios hechos sin participación interior (cf. Am 5, 21-25) o sin relación con el 

amor al prójimo (cf. Is 1, 10-20). Jesús recuerda las palabras del profeta Oseas: 

‘Misericordia quiero, que no sacrificio’ (Mt 9, 13; 12, 7; cf. Os 6, 6). El único Sacrificio 

perfecto es el que ofreció Cristo en la Cruz en ofrenda total al amor del Padre y por nuestra 

salvación (cf. Hb 9, 13-14). Uniéndonos a su Sacrificio, podemos hacer de nuestra vida 

un sacrificio para Dios”15. 

A este respeto, el año pasado tuve la oportunidad de afirmar que “Por ser la 

adoración “el primer acto de la virtud de la religión”16, los religiosos, con su sola 

existencia consagrada, y estando religados a Dios por medio de los tres votos, manifiestan 

el primado de la adoración en la sociedad. Orientan la dimensión cultual de toda la vida 

cristiana. Por ello, son signos vivientes de la presencia de Dios y de su divina Realeza. 

En este sentido, podemos considerar la importante tarea que tienen los religiosos en el 

concierto de la sociedad humana. Su aporte contribuye al bien común de todo el orden 

social, para que garantice su orientación al Creador. No es lo mismo una sociedad con o 

sin religiosos. Los conventos y monasterios, y las mismas personas consagradas, son 

como faros que iluminan el camino de la verdadera realización del hombre, y de su 

vocación más alta a la santidad y a la vida eterna”17. 

El culto que el hombre tributa a Dios alcanza su plenitud en la Eucaristía. En ella, 

los cristianos, por Cristo, con Él y en Él, en la unidad del Espíritu Santo, pueden dar al 

Padre todo el honor y toda la gloria. El alma de este culto espiritual es el mismo Espíritu 

Santo. En ella se cumplen las palabras de Cristo: “Pero llega la hora, y es ésta, en que los 

verdaderos adoradores adorarán al Padre en espíritu y en verdad” (Jn 4, 23). 

 
15 Catecismo de la Iglesia Católica, 2100. 
16 Ibid., 2096. 
17 Cf. La vida consagrada como holocausto y su vinculación con el sacrificio eucarístico, artículo de la 

Semana Tomista 2024. 

 

http://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c1a1_sp.html


CRISAFULLI DIEGO - 5 
 

El cristiano que participa en la santa Misa -centro y raíz, fuente y culmen de toda 

la vida cristiana- participa sacramentalmente de la muerte y resurrección de Cristo; 

entrega su vida con Él; adora a Dios a través de Él; le da gracias, implora su perdón y le 

pide todo tipo de bienes, a través de la oración de Cristo. A partir de ahí, toda su vida 

puede y debe convertirse en un culto espiritual a Dios. 

Si la virtud de la religión, como hemos visto, exige una vida moral coherente, ésta 

sólo puede darse plenamente si la persona enraíza toda su vida en la Eucaristía. En efecto, 

en ella, como afirma Benedicto XVI, “fe, culto y ethos se compenetran recíprocamente 

como una sola realidad, que se configura en el encuentro con el agápe (ἀγάπη) de Dios. 

Así, la contraposición usual entre culto y ética simplemente desaparece. En el ‘culto’ 

mismo, en la comunión eucarística, está incluido a la vez el ser amados y el amar a los 

otros”18. 

3 Los votos y la virtud de religión 

Hemos visto que las promesas y los votos son actos de la virtud de religión. El 

Aquinate enseña que el voto es una promesa hecha a Dios19. Y el Código de Derecho 

Canónico, explicita esa enseñanza, definiendo: “El voto, es decir, la promesa deliberada 

y libre hecha a Dios acerca de un bien posible y mejor (...)”20.  

Veamos más detenidamente esta definición: 

“Promesa”: es decir, un acto hecho con conocimiento exacto de lo que se promete, 

con pleno consentimiento y entera libertad. “Hecha a Dios”: al ser el voto un acto de 

latría, pertenece a la virtud de la religión (la más excelente de todas las virtudes morales) 

con la cual se tributa a Dios el culto que le es debido. “De un bien mejor”: es decir, de 

algo que no sea contrario a los consejos evangélicos (como enriquecerse o conservar los 

bienes pudiendo renunciar a ellos). Si el acto es obligatorio, el voto duplica su bondad y 

el mérito, así como cuando se falta se cometen dos pecados: uno contra el mandamiento, 

otro contra la virtud de la religión. Si el acto es un consejo, el voto añade una nueva 

 
18 BENEDICTO XVI, Enc. Deus Caritas est, 14, 25 de diciembre 2005, AAS 98 (2006), 217-252. 
19 Cf. S. Th., II-II, 88, 2. 
20 Código de Derecho Canónico, c. 1191. 



CRISAFULLI DIEGO - 6 
 

excelencia. Si se trata de actos indiferentes, por el voto se convierten en actos de la virtud 

de la religión, y por tanto fuente de méritos. Así las acciones más pequeñas, hechas por 

el voto de obediencia se convierten en fuente de méritos. “Y posible”: nadie puede 

obligarse a lo imposible (se entiende que no sería posible hacer voto de evitar todos los 

pecados, pero sí todos los pecados deliberados). 

También dice Santo Tomás que “se requieren necesariamente para el voto estas 

tres cosas: primero, la deliberación; segundo, el propósito de la voluntad; finalmente, la 

promesa, que es lo que constituye la esencia del voto. Sin embargo, se añaden, a veces, 

otras dos cosas como refuerzo del voto, a saber: la pronunciación de la palabra, según 

aquello del salmo 63, 13: ‘te cumpliré mis votos: los que pronunciaron mis labios’; y, a 

su vez, el testimonio de otras personas”21. 

Ese texto nos da pie para considerar que profesar los votos en público, ante testigos 

y coram Ecclesiae, además de reforzar la determinación de ofrendar la vida a Dios, 

manifiesta la dimensión eclesial de la vida consagrada. En efecto, los votos incluyen un 

doble compromiso en el religioso: con Dios, como queda dicho, y con la Iglesia, a través 

del Instituto al que pertenece. Se entabla un contrato bilateral entre el sujeto y el Instituto, 

que, en justicia, liga al uno y al otro para siempre. 

En la profesión pública de los votos religiosos podemos ver la traducción 

canónica-litúrgica del concepto de holocausto. La consagración por medio de los votos 

públicos es la puerta de acceso al estado religioso, verdadero estado de perfección. 

En el corazón de la Iglesia, y unidos al sacramento de la Eucaristía, los religiosos 

ofrecen su vida por la santa Iglesia, que es quien recibe sus votos en la persona de los 

superiores legítimos.  

La vida religiosa no sólo nace en la Iglesia y para la Iglesia y de su vitalidad 

intrínseca, sino que también la Iglesia entera vive a través de los religiosos, y de una 

forma comunitaria y social, el total Sacrificio del Señor y su misterioso anonadamiento 

de sí mismo, mediante la práctica de los consejos evangélicos.  

 
21 S. Th., II-II, 88, 1. 



CRISAFULLI DIEGO - 7 
 

En la II-II, 88, 6 explica el Doctor Angélico que, por la virtud de religión, las obras 

buenas realizadas en cumplimiento de un voto son más meritorias que las realizadas sin 

él, supuesto igualdad de grado de caridad y de fervor en la persona que lo realiza. Tres 

son las razones principales que allí da Santo Tomás por los cuales se aumenta el mérito 

con los votos: 

1. El voto es acto de religión o de latría. Los actos de las virtudes morales (ayunar, 

continencia, etc.) si se hacen por voto alcanzan mayor bondad y mérito por estar hechos 

como un culto a Dios, a manera de sacrificio22. 

2. Quien hace voto y lo cumple se somete más a Dios que quien sólo lo cumple, 

pues no sólo dona el acto, sino también la raíz del mismo (como quien no sólo se limitase 

a regalar los frutos sino el árbol con todos sus frutos).  

3. Por último, la voluntad por el voto se afianza en el bien. El hacer el bien con la 

voluntad afirmada en el bien es propio de la virtud perfecta, así como el pecado con 

espíritu obstinado se agrava, convirtiéndose en pecado contra el Espíritu Santo. 

En el tratado Sobre la perfección de la vida espiritual, el Santo Doctor, desarrolla 

en extenso esta misma doctrina, con la que podemos completar su visión de los votos:  

“Todo bien finito acrecienta su bondad cuando le es añadido otro. En efecto, es 

indudable que la promesa de un bien es cosa buena, pues quien promete algo a otro le 

ofrece un bien. Por eso quienes reciben promesa de algo dan las gracias. Ahora bien, el 

voto es una promesa hecha a Dios, como se ve por las ya citadas palabras: Si hiciste a 

Dios voto de algo, no tardes en cumplirlo, porque a él le desagrada una promesa insensata 

e infiel23. Es, por tanto, mejor hacer algo con voto que limitarse a hacerlo”24. 

Conclusión 

La vida consagrada constituye, dentro de la Iglesia, un estado de culto público, ya 

que es un estado de consagración a Dios. Los votos no son sólo un acto de religión, sino 

 
22 Cf. S. Th., II-II, 186, 1 ad 2 y ad 4. 
23 Cf. Ecl 5, 3. 
24 SANTO TOMÁS DE AQUINO, De perfectione spiritualis vitae, 13, 
https://www.tomasdeaquino.org/capitulo-13-sobre-el-error-de-quienes-tienen-la-pretension-de-rebajar-el-
merito-de-la-obediencia-o-del-voto.  



CRISAFULLI DIEGO - 8 
 

una profesión de fe, de esperanza y de caridad. Por eso decimos que crean un estado de 

vida esencialmente teologal y litúrgico, una especie de carácter cuasi-sacramental, en el 

sentido de signo que expresa el misterio del amor de Dios manifestado en Cristo Jesús, y 

habilita para representarle en la Iglesia y en el mundo. 

Esta es la aportación específica de la vida consagrada en el concierto de todas las 

demás vocaciones y estados de vida del cristiano, más allá de los múltiples servicios 

pastorales que los consagrados puedan prestar. Y, en las circunstancias actuales de la 

sociedad, de laicismo y descuido de Dios, resulta de apremiante y profética actualidad. 

El estado religioso exige el desapego total de todo lo que puede impedir al hombre 

una total dedicación al servicio de Dios. Para ello le ayudan los tres votos de pobreza, 

virginidad y obediencia.  

El estado religioso no puede concebirse al margen del sacrificio y de la inmolación 

de sí mismo por amor. Por ello la consagración religiosa le permite realizar la oblación 

total e irrevocable de su cuerpo y de su alma, de sus sentidos y sus facultades, de sus 

trabajos, oraciones, sufrimientos, y de sus servicios apostólicos. En una palabra, de todo 

su ser y de toda su vida, orientada y consagrada a su culto. No se trata sólo de donar la 

propia vida, sino de donarla enteramente: totaliter. Esta palabra contradice el curso 

imperante de un mundo que vive de lo superficial, de lo parcial, de lo ocasional, de lo 

indeterminado, y desconoce la plenitud que proporciona la entrega absoluta de la propia 

vida, que unifica toda la persona. Esta totalidad está llamada a ser un ejemplar para todos 

los hombres, en sus distintos estados de vida, como “lámpara puesta sobre el candelabro, 

para que ilumine a todos aquellos que están en la casa” (Mt 5, 15). 

El coronamiento de una vida de especial consagración, permaneciendo en 

fidelidad a la profesión realizada, es el momento de la muerte, entendida como 

consumación del holocausto del religioso.  

Sin la vida religiosa, la Consagración de Cristo con su Holocausto, sería 

incompletamente vivida y realizada en la Iglesia, y ésta quedaría inacabada en el orden 

objetivo de la santidad. Este Holocausto sólo puede ser como tal vivido y exteriormente 

expresado en la práctica de los consejos evangélicos.  



CRISAFULLI DIEGO - 9 
 

La Virgen Madre es el modelo perfecto de esta oblación del religioso a modo de 

holocausto. En efecto, la vida entera de la Virgen puede ser abordada desde este prisma. 

Ella se ha ofrendado enteramente como hostia de amor, y no sola, sino a Jesús con Ella. 

Dos víctimas en una misma y única oblación. Dios no quiso que Jesús sacrificase su vida 

sin el consentimiento de María santísima, a fin de que en un mismo y único sacrificio 

fueran inmolados a la vez la vida del Hijo y el Corazón de la Madre. 

Que el holocausto de la vida consagrada permanezca siempre asociado al misterio 

eucarístico para que no se desvirtúe, y para que siga proporcionando frutos de santidad y 

vitalidad eclesial para gloria de Dios, bien de la Iglesia y de toda la humanidad. Así es el 

ardiente deseo del Corazón de Jesús, expresado en el marco eucarístico de la Ultima Cena: 

“No me habéis elegido vosotros a mí, sino que yo os he destinado para que vayáis y deis 

fruto, y vuestro fruto permanezca” (Jn 15, 16).  

 

P. Diego Crisafulli CR 

 

 

Curriculum Diego Crisafulli 

Diego Crisafulli es sacerdote del Instituto Cristo Rey. Nació el 6 de marzo de 1978. Hizo 
su profesión perpetua y fue ordenado sacerdote en el 2002. Es Profesor en doctrina 
sagrada por el Instituto “Mater Dei”. Bachiller en Teología por la Pontificia Universidad 
Católica “Santa María de los Buenos Aires”. Profesor en Ciencias de la Religión por la 
Universidad del Norte Santo Tomás de Aquino. Diplomado en Derecho de la Vida 
Consagrada, por la Pontificia Universidad Católica “Santa María de los Buenos Aires”. 
Estudió Licenciatura en teología por la Universidad del Norte Santo Tomás de Aquino, y 
es doctorando del Doctorado en estudios Patrísticos, de la Universidad Católica de Cuyo. 

En la actualidad es Vicario general del Instituto Cristo Rey, y Rector del Escolasticado 
de Filosofía y Teología del Instituto Cristo Rey en Rosario. 

Correo electrónico: vicario@cristorey.org 

 


